
E-ISSN 2809-1264 

P-ISSN 2809-4506 
https://ejournal.staida-krempyang.ac.id/index.php/CERMIN 

Email: cerminjurnal@gmail.com 
Vol. 1 No. 1 Nopember 2021 

6 
Idam Mustofa, Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam 

PERTUMBUHAN DAN PERKEMBANGAN LEMBAGA 
PENDIDIKAN ISLAM PRA MADRASAH 

Oleh: 
Idam Mustofa, Khafita Vianti Mala, Muflihatin, Siti Roihatul Jannah 

Email: idamstaida76@gmail.com 
 

Abstrak: Keberadaan madrasah tidak lepas dari faktor sejarah 
lembaga-lembaga pendidikan terdahulu. Karena untuk 
mengembangkan suatu metode ataupun aspek-aspek yang 
ada dalam suatu lembaga pendidikan Islam tidak akan pernah 
terlepas dari ilmu sejarah. Pengembangan madrasah tidak 
hanya melihat pada sejarah pasca madrasahnya saja, akan 
tetapi sejarah lembaga pendidikan islam pra madrasah juga 
sangat penting untuk dipelajari. Berdasarkan penelusuran 
literasi sejarah pra madrasah dapat diidentifikasi, pertama: 
kurikulum memuat penguasaan ilmu-ilmu keislaman dengan 
penggunaakan metode dan pendekatan tradisi. Kedua, fasilitas 
pendidikan berisifat fleksibel. Ketiga, pengelolaan pendidikan 
terpusat pada guru. 
Kata Kunci: Pendidikan, Islam, Pra Madrasah. 
Abstract: The existence of madrassas can not be separated 
from the historical factors of previous educational institutions. 
Because to develop a method or aspects that exist in an Islamic 
educational institution will never be separated from the science 
of history. The development of madrassas not only looks at the 
history of post-madrasah, but the history of islamic educational 
institutions pre madrasah is also very important to learn. Based 
on the search for pre-madrasah historical literacy can be 
identified, first: the curriculum contains mastery of Islamic 
sciences with the use of methods and approaches to tradition. 
Second, educational facilities are flexible. Third, the 
management of education is centered on teachers. 
Keywords: Education, Islam, Pre Madrasah 
Pendahuluan  

Pendidikan Islam merupakan media penting dalam 
penyebaran agama Islam sehingga diperlukan upaya untuk 
mengaktualisasikan dan memfungsikan potensi tersebut pada 
pribadi umat Islam. Aktualisasi potensi umat Islam memerlukan 
upaya kependidikan yang sistematis dan terencana dengan 
baik sehingga dapat menghasilkan pribadi manusia yang 
berkualitas. Salah satu capain umat Islam dalam 
mengupayakan kependidikan sistematis diwujudkan dengan 
melembagakan pendidikan Islam. Secara bahasa, lembaga 
adalah badan atau organisasi yang tujuannya melakukan suatu 
penyelidikan keilmuan atau melakukan suatu usaha.1 Badan 
atau lembaga pendidikan adalah organisasi atau kelompok 
manusia yang karena satu dan lain hal memikul tanggung 
jawab pendidikan kepada peserta didik sesuai dengan misi 
badan tersebut. 

Lembaga pendidikan Islam adalah tempat atau 
organisasi yang menyelenggarakan pendidikan Islam, yang 
mempunyai struktur yang jelas dan bertanggung jawab atas 

 
1Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, (Jakarta: PT Gramedia, 2008), 808.  

terlaksananya pendidikan Islam. Oleh karena itu, lembaga 
pendidikan Islam tersebut harus dapat menciptakan suasana 
yang memungkinkan terlaksananya pendidikan dengan baik, 
menurut tugas yang diberikan kepadanya, seperti sekolah 
(madrasah) yang melaksanakan proses pendidikan Islam.2 
Sebagian lagi mengartikan lembaga pendidikan sebagai 
lembaga atau tempat berlangsungnya proses pendidikan yang 
dilakukan dengan tujuan untuk mengubah tingkah laku individu 
ke arah yang lebih baik melalui interaksi dengan lingkungan 
sekitar.  

Dewasa ini banyak sekali lembaga-lembaga pendidikan 
islam yang berdiri di seluruh Nusantara. Seiring berjalanya 
waktu masyarakat yang mengetahui akan ajaran islampun 
semakin banyak, sehingga berkembanglah proses pendidikan 
dari informal menjadi non formal bahkan menjadi formal karena 
keinginan masyakat akan pendidikan agama islam yang begitu 
tinggi. Proses penyebaran ilmu pengetahuan ini pun semakin 
lama semakin terorganisir dan tertata dengan baik, sehingga 
muncul sistem pendidikan formal yang ditandai dengan 
berdirinya pesantren yang diyakini sebagai sistem pendidikan 
tertua di Indonesia. Seiring dengan perubahan waktu dan 
zaman membuat kebutuhan masyarakatpun menjadi meningkat 
dan akhirnya pesantren melahirkan madrasah sebagai wadah 
akan kebutuhan perkembangan zaman. Salah satu yang tidak 
ketinggalan adalah surau atau masjid yang merupakan salah 
satu tempat beribadah yang memiliki sistem pendidikan Islam 
didalamnya yang memiliki peran penting dalam perkembangan 
islam hingga sekarang ini. 

Dalam perkembangannya, intitusi-institusi tersebut 
pastilah tidak lepas dari faktor sejarah lembaga-lembaga 
pendidikan terdahulu. Karena untuk mengembangkan suatu 
metode ataupun aspek-aspek yang ada dalam suatu lembaga 
pendidikan Islam tidak akan pernah terlepas dari ilmu sejarah. 
Hal itu dikarenakan dengan sejarah seseorang dapat 
mengambil suatu manfaat yang terkandung di dalamnya yang 
pada hal ini berupa metode-metode ataupun aspek lain yg 
dapat digunakan untuk mengembangkan metode pendidikan 
lembaga pada generasi selanjutnya.  

Oleh karena itu, dalam karya tulis ini penyusun akan 
mencoba untuk memaparkan perkembangan lembaga 
pendidikan islam guna untuk memberikan pengetahuan terkait 
kelembagaan pendidikan pada masa pra madrasah. Penyusun 
berpandangan bahwa dalam pengembangan lembaga 
pendidikan islam itu tidak hanya melihat pada sejarah lembaga 
pasca madrasahnya saja, akan tetapi sejarah lembaga 
pendidikan islam pra madrasah juga sangat penting dan juga 
wajib untuk dipelajari, maka sebab itulah guna mengetahui 
sejarah perkembangan lembaga pendidikan islam dengan lebih 
baik dan lebih mendalam lagi, penyusun berusaha 
mendeskripsikan tema lembaga pendidikan islam pra 
madrasah ini. 

 

 
2Ibrahim Bafadhol, “Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia” dalam 

Jurnal Edukasi Islami Vol.06, No. 11, (Bogor: STAI Al- Hidayah, 2017), 60. 



E-ISSN 2809-1264 

P-ISSN 2809-4506 
https://ejournal.staida-krempyang.ac.id/index.php/CERMIN 

Email: cerminjurnal@gmail.com 
Vol. 1 No. 1 Nopember 2021 

7 
Idam Mustofa, Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam 

Pembahasan 
Berdasarkan urutan sejarah pendidikan islam 

mengalami banyak sekali perkembangan-perkembangan. 
Begitu juga dengan lembaga-lembaga pendidikannya. Dalam 
pendidikan Islam, dikenal banyak sekali institusi dan pusat 
pendidikan dengan jenis, tingkatan, dan sifatnya yang khas. 
Para pemerhati pendidikan Islam seperti: Ahmad Syalabi, 
Muhammad Saepudin Mashuri, Atiyyah Al-Abrasyi, Hisyam 
Nasyabe, Mehdi Nakosten, George Makdisi, dan Sayyed 
Hossen Nasr menyebut institusi pendidikan Islam sebagai 
berikut: Kuttāb, Qushūr, Hawānit al-Warraqain, Zawiyah, 
Khandaq (Ribāț), Manāzil al-‘Ulamā, Salunat al-Adabiyah, 
Halaqah, Maktabat, Bimaristanwa al-Mustasyfayat, Masjid wa 
al-Jāmi’, dan Madrasah. Ahmad Syalabi dan George Makdisi 
yang dikutip M. Saepudin Mashari mengklasifikasi institusi 
tersebut menjadi dua, yaitu: kelompok pra madrasah dan pasca 
madrasah.3 Sesuai dengan topik dari tulisan ini, maka titik 
tekan pada pembahasan kali ini adalah lembaga-lembaga 
pendidikan islam pra madrasah. Untuk penjelasan lebih 
mendalam akan dipaparkan dalam pemaparan berikut: 
1. Khuttāb 

Kuttab berasal dari kata dasar kataba yang berarti 
menulis. Pada awalnya, kuttab adalah sejenis tempat 
belajar yang mengajarkan tulis dan baca. Dalam 
perkembangannya lembaga ini tidak hanya mengajarkan 
baca tulis saja, akan tetapi sudah ditambah dengan ilmu-
ilmu lainnya seperti Al-Qur’an. Mayoritas ulama 
berpendapat bahwa hukum mengajarkan Al-Quran kepada 
anak-anak adalah fardhu kifayah.4 Pada masa Daulah 
Abbasiyah kuttab mulai mengajarkan pengetahuan umum 
disamping ilmu agama islam, bahkan dalam perkembangan 
berikutnya kuttab dibedakan menjadi 2 yaitu kuttab yang 
mengajarkan pengetahuan umum dan kuttab yang 
mengajarkan ilmu agama.5  

Institusi pendidikan Islam tipe ini merupakan tempat 
pembelajaran dasar-dasar Al-Qur’an melalui ketrampilan 
menghafal dan menulis, khusus bagi anak-anak yang belum 
remaja. Karena itu, tujuan utama didirikan lembaga 
pendidikan kuttab adalah tempat menghafal Al-Qur’an dan 
mengajarkan ketrampilan membaca dan menulis bagi anak-
anak muslim. 

Kemunculan lembaga pendidikan jenis ini telah 
dimulai sejak masa Rasulullah SAW., yaitu pembelajaran 
khusus bagi anak-anak muslim yang belum bisa baca tulis 
dilakukan oleh tawanan perang atas perintahnya. Pada 
masa awal Islam, kuttāb menempati posisi yang sangat 

 
3Saepudin Mashuri, “Transformasi Tradisi Keilmuan dalam Islam: 

Melacak Akar Kemunculan dan Perkembangan Institusi Pendidikan 
Islam”,dalam Jurnal Hunafa Vol.4 No.3, (Palu: STAIN Datokarama, 2007), 
231. 

4Nur Chanifah, “Perkembangan Kurikulum Lembaga Pendidikan 
Islam Sebelum Madrasah pada Masa Kejayaan Dinasti Abbasiyyah” dalam 
Jurnal Pikir Vol. 1 No.1, (Nganjuk: LP3M STAI Darusalam, 2015), 6. 

5Samsul Nizar, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta : Kencana, 2008), 
116.  

penting dalam pengajaran Al-Qur’an, sebab menghafal Al-
Qur’an menjadi tradisi yang mendapatkan kedudukan 
terhormat di kalangan pemimpin dan umat Islam. 
Pendidikan di kuttab tersebut di gunakan untuk semua 
kalangan, tanpa membeda-bedakan antara anak orang 
kaya dengan anak orang miskin. Hal ini dikarenakan 
pendidikan islam menganut sistem demokrasi. 

Pada saat ini adalah menjadi fenomena yang tidak 
mengejutkan, jika Al-Qur’an tidak hanya dipelajari melalui 
lembaga khusus, tetapi juga mendapatkan perhatian serius 
dari penguasa, ulama dan orang kaya. Para peserta didik 
yang telah menghafal dan memiliki wawasan tentang Al-
Qur’an, diajarkan ibarat-ibarat dalam ilmu Nahwu dan 
bahasa Arab. Disamping itu, juga diajarkan ilmu hitung, 
sejarah tentang bangsa Arab pra Islam dengan metode 
pembelajaran yang lebih mengutamakan aspek hafalan.6 

2. Manazil Ulama’ 
Rumah belum tentu menjadi tempat belajar yang 

baik, karena selain kurang layak dan kurang kondusif, 
pembelajaran di rumah juga akan mengganggu pemiliknya. 
Namun, karena adanya faktor-faktor tertentu, maka rumah 
dapat digunakan sebagai tempat untuk menggali ilmu 
pengetahuan. Hal ini umumnya disebabkan karena ulama 
yang bersangkutan tidak memungkinkan memberikan 
pelajaran di masjid, sedangkan para pelajar banyak yang 
berniat untuk mempelajari ilmu darinya.7 Setidaknya itulah 
yang dilakukan oleh Al-Ghazali ketika ia memilih kehidupan 
sufi. Menurut Ahmad Syalabi yang dikutip oleh Nur 
Chanifah rumah-rumah tersebut digunakan sebagai tempat 
belajar di karenakan adanya beberapa faktor, di antaranya 
karena seorang guru tidak mengajar lagi di madrasah, maka 
para pelaar tersebut mendatangi rumah para ulama’ 
tersebut guna mendapatkan ilmu pengetahuan kepadanya.8 

Tipe lembaga pendidikan ini termasuk kategori yang 
paling tua, bahkan lebih dulu ada sebelum halaqah di 
masjid. Salah satu contoh yang membuktikan hal tersebut 
adalah pada masa Rasulullah SAW kita mengenal Darul 
Arqam yaitu rumah salah satu sahabat yang digunakan 
untuk tempat rasulullah untuk berdakwah menyebarkan 
agama islam secara sembunyi-sembunyi, karena pada saat 
itu agama islam masih belum kuat di kalangan orang Arab. 
Hal ini menunjukkan bahwa Manazil Ulama ini memang 
lembaga pendidikan islam tertua dalam sejarah dan bahkan 
masih ada pada zaman sekarang yang semuanya serba 
tidak terlepas dari perkembangan IPTEK. 

3. Masjid dan Jami’ 
Kata masjid berasal dari bahasa arab “sajada” 

artinya tempat sujud. Dalam pengertian lebih luas masjid 
berarti tempat shalat dan bermunajat kepada allah dan 
tempat berenung dan menatap masa depan. Ketika 
Rasulullah dan para sahabat hijrah ke Madinah, salah satu 

 
6Mashuri, Transformasi Tradisi Keilmuan...., 231. 
7Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan…., 40. 
8Chanifah, Perkembangan Kurikulum...., 9. 



E-ISSN 2809-1264 

P-ISSN 2809-4506 
https://ejournal.staida-krempyang.ac.id/index.php/CERMIN 

Email: cerminjurnal@gmail.com 
Vol. 1 No. 1 Nopember 2021 

8 
Idam Mustofa, Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam 

program pertama yang beliau lakukan adalah 
pembangunan sebuah masjid. Pembangunan masjid 
tersebut bertujuan untuk memajukan dan mensejahterakan 
kehidupan umat islam. Disamping itu, masjid juga memiliki 
fungsi diantaranya sebagai tempat beribadah, kegiatan 
sosial politik, bahkan lebih dari itu, masjid dijadikan sebagai 
pusat dan lembaga pendidikan islam.  Masjid khan adalah 
masjid yang dilengkapi dengan asrama di sebelahnya yang 

diperuntukkan bagi para penuntut ilmu dari berbagai kota.9 
Peran masjid sebagai lembaga pendidikan islam 

terus-menerus berlangsung dari generasi ke generasi. 
Masjid dapat dianggap sebagai lembaga ilmu pengetahuan 
tertua dalam islam. Pembangunannya di mulai sejak jaman 
nabi Muhammad SAW dan tersebar keseluruh negeri Arab 
bersamaan dengan perkembangan islam di berbagai 
penjuru dunia.10 

Masjid dan Jami’ adalah dua tipe lembaga 
pendidikan Islam yang sangat dekat dengan aktivitas 
pengajaran agama Islam. Kedua tempat ini pada dasarnya 
memiliki fungsi yang sama, yaitu sebagai tempat ibadah 
dan pengajaran agama Islam. Kemunculan masjid sebagai 
lembaga pendidikan dalam Islam telah dimulai sejak masa 
Rasulullah saw. dan Khulafaur Rasyidin, sedangkan jami’ 
muncul kemudian dan banyak didirikan oleh para penguasa 
dinasti, khususnya Abbasiyah. Beberapa jami’ yang terkenal 
pada masa Abbasiyah antara lain; Jami’ Amr bin Ash, Jami’ 
Damaskus, Jami’ al-Azhar dan masih banyak yang lain. 

Dengan demikian, pendidikan Islam dan masjid 
merupakan suatu kesatuan yang integral, dimana masjid 
menjadi pusat dan urat nadi kegiatan keislaman yang 
meliputi kegiatan keagamaan, politik, kebudayaan, 
ekonomi, dan yudikatif. Mulai sejak masa Rasulullah saw. 
dengan masjid Quba dan Nabawi hingga masjid Baghdad 
pada masa dinasti Abbasiyah, masjid selalu menjadi 
alternatif utama dalam penyelenggaraan pendidikan Islam. 
Dari masjid, kemudian berkembang menjadi khan sebagai 
tempat pemondokan bagi pencari ilmu di lingkungan 
halaqah masjid dari berbagai wilayah Islam.11 

4. Qushur (Pendidikan Rendah Di Istana) 
Kemunculan pendidikan rendah di istana adalah 

untuk anak-anak para pejabat dengan asumsi bahwa 
pendidikan itu harus menyiapkan anak didik agar mampu 
melaksanakan tugas-tugasnya kelak setelah dewasa. Atas 
dasar pemikiran tersebut, maka keluarga istana memanggil 
guru-guru khusus untuk memberikan pendidikan kepada 
anak-anaknya. 

Pendidikan anak bangsawan di kalangan istana 
berbeda dengan pendidikan anak umat Islam pada 
umumnya. Di istana, metode pendidikan dasar dirancang 
oleh orang tua murid yang menjadi khalifah dan penguasa 

 
9Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2004), 39. 
10Ibid, 6. 
11Mashuri, Transformasi Tradisi Keilmuan...., 232. 

pemerintah agar selaras dengan minat, bakat, dan 
keinginan orangtuanya. Metode pembelajaran yang 
diterapkan, pada dasarnya sama dengan metode belajar 
anak-anak di kuttab, hanya ditambah dan dikurangi sesuai 
dengan kebutuhan kalangan bangsawan istana dalam 
menyiapkan putera mereka memikul tanggung jawab 
negara dan agama di masa selanjutnya.12 

5. Shuffah  
Pada masa Rasulullah SAW shuffah adalah suatu 

tempat yang telah dipakai untuk aktivitas pendidikan. 
Rasulullah membangun ruangan disebelah utara masjid 
Madinah dan masjid Al-Haram yang disebut “Al-Suffah” 
untuk tempat tinggal orang fakir miskin yang telah 
mempelajari ilmu.13 Disini para siswa diajarkan membaca 
dan menghafal Al-Qur’an secara benar dan hukum islam 
dibawah bimbingan dari Nabi SAW. Dalam perkembangan 
berikutnya, shuffah juga menawarkan pelajaran dasar-dasar 
berhitung, kedokteran, astronomi, dan geneologi. 

6. Toko-toko buku 
Para pedagang pemilik kedai-kedai buku di atas 

bukanlah semata-mata berdagang buku untuk 
mendapatkan keuntungan finansial semata. Mereka 
kebanyakan adalah para pujangga-pujangga yang cerdas 
dan memiliki semangat keilmuan tinggi. Mereka memilih 
dan membeli buku-buku yang berkualitas, di samping untuk 
diperdagangkan, juga agar mereka dapat membaca dan 
mengkaji/ menelaah buku-buku tersebut. Ketika kedai-kedai 
itu dikunjungi oleh para ilmuwan, pujangga atau para 
pencari ilmu, maka terjadilah diskusi dan tanya jawab 
terhadap berbagai bidang keilmuan yang berkembang pada 
saat itu.14 

7. Salon-salon sastra 
Majlis atau salon kesusateraaan ini tumbuh 

semenjak masa Khalifah al-Rasyidin, yang dijadikan sarana 
untuk berdiskusi dan bermusyarah dalam memecahkan 
persoalan ummat. Tempat diskusinya berada di masjid.  
Pada masa khalifah Umayyah, tempat majlis/salon sastra ini 
dipindahkan ke istana. Khalifah mengundang mereka yang 
dipandang mampu ke istana untuk berdiskusi dan 
bermusyawarah. Pada masa khalifah Abbasiyah salon 
kesusasteraan sengaja diadakan oleh khalifah sebagai 
suatu acara bergengsi dan meriah serta sering dijadikan 
kontes bagi para ulama untuk menunjukkan kebolehannya 
sehingga ketenarannya akan semakin bertambah.15 

8. Lembaga Pendidikan Islam periode Pertengahan  
Berdirinya madrasah merupakan tonggak baru 

dalam penyelenggaraan pendidikan Islam dan untuk 
membedakannya dengan era pendidikan Islam 

 
12Ibid, 233 
13HM. Arifin, Perbandingan Pendidikan Islam  (Jakarta: Rineka Cipta, 

2002), 23.  
14Mohammad Muchlis Solichin, Pendidikan Islam Klasik, Tadris, Vol. 

3, No. 2, 2008, 203. 
15Ibid., 203. 



E-ISSN 2809-1264 

P-ISSN 2809-4506 
https://ejournal.staida-krempyang.ac.id/index.php/CERMIN 

Email: cerminjurnal@gmail.com 
Vol. 1 No. 1 Nopember 2021 

9 
Idam Mustofa, Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam 

sebelumnya. Lahirnya lembaga pendidikan formal dalam 
bentuk madrasah merupakan pengembangan dari sistem 
pengajaran dan pendidikan yang pada awalnya 
berlangsung di masjid-masjid. Perkembangan pendidikan 
islam terus berkembang ketika arah kekuasaan politik 
dipegang beberapa dinasti. 

Madrasah berusaha menyatukan pendidikan di 
masjid dan masjid khan. Kompleks madrasah terdiri dari 
ruang belajar, pemondokan dan masjid. Madrasah sangat 
diperlukan keberadaannya sebagai tempat untuk menerima 
ilmu pengetahuan agama secara teratur dan sistematis. 
Madrasah yang didirikan pertama kali dalam catatan 
sejarah adalah madrasah Baihaqiyah yang didirikan oleh 
Abu Hasan al-Baihaqi (414 H.) di kota Nisabur sebelum 
abad ke-10 selisih lebih satu abad sebelum berdirinya 
madrasah Nizamiyah di kota yang sama.16 Madrasah-
madrasah yang menjadi cikal bakal munculnya madrasah 
Nizhamiyah, misalnya Madrasah Al-Baihaqiyah, dan 
madrasah Sa’idiyah. Akan tetapi madrasah ini tidak begitu 
terkenal karena masih bersifat kekeluargaan.17 

Munculnya pendirian madrasah di motivasi tidak 
hanya kepentingan agama yaitu sebagai transfer ilmu 
ajaran-ajaran islam, tapi juga bersifat ekonomi yaitu 
menyediakan tenaga pemerintahan dan juga kepentingan 
politik yaitu pelembagaan madrasah untuk  tujuan 
pendidikan sekertarian dan indoktrinasi. Materi 
pembelajaran yang dipelajari lebih terkait dengan aliran 
keagamaan dan faktor politik pemerintahan yang berkuasa. 
Dengan materi pembelajaran di madrasah yang dipengaruhi 
oleh aliran keagamaan dan politik pemerintahan maka 
metode pembelajarannya cenderung bersifat doktrinal dan 
tertutup dengan ciri khas tidak memberikan ruang kepada 
untuk berfikir bebas dan rasional.18 

Nizamul Mulk merupakan salah seorang menteri 
dinasti Saljuk yang menggagas pendirian dan pendanaan 
madrasah. Madrasah ini dikenal dengan sebutan Madrasah 
Nizhamiyah.19 Madrasah Nizhamiyah di samping sebagai 
lembaga untuk mengajarkan ilmu syari’ah dalam rangka 
mengembangkan ajaran Sunni, memang dimaksudkan pula 
untuk mempersiapkan pegawai pemerintah, khususnya di 
lapangan hukum dan administrasi. Dengan demikian, 
madrasah telah menjanjikan lapangan kerja. 

Selain madrasah pada masa dinasti saljuk, juga 
terdapat madrasah-madrasah lain yang muncul seperti: 
a. Madrasah-madrasah yang didirikan oleh Nuruddin 

Zanky.   

 
16M. Mujab, Studi Konstruksi Historis Pendidikan Islam Era Klasik 

hingga Modern, Jurnal El-Hikmah Fakultas Tarbiyah UIN Maliki Malang, 43. 
17Heri Hidayat, Teologi Lembaga Pendidikan Islam, Ijtimaiyya, Vol. 6, 

No. 2, Agustus 2013, 130. 
18Mohammad Muchlis Solichin, Pendidikan Islam Klasik, Tadris Vol. 

3, No. 2, 2008, 206. 
19Heri Hidayat, Teologi Lembaga.., 130. 

Nuruddin adalah orang yang mula-mula 
mendirikan madrasah di Damaskus.20 Antara lain di 
Damaskus terdiri dari Darul Hadits An Nuriyah, As 
Salahijah, Al Imadijah, Al Kilasah, An Nuriyah Al Kubra, 
dan di Alepo yang berdiri Al Halwiyah, Al Asruniyah, An 
Nuriyah, As Su’aibiyah. 

b. Madrasah-madrasah yang didirikan dimasa Kerajaan 
Ayubiyah  

Pada masa kerajaan Ayubiyah ada beberapa 
madrasah yang didirikan oleh para sultan antara lain, di 
Mesir bernama An Nasyiriyah, Al Qombiyah, As 
Suyufiyah, Al Kamiliyah, sedangkan di Damaskus antara 
lain, As Sholahiyah, Al Aziziyah, Al Adiliyah Al Kubro.  

c. Universitas / al-Jami’at  
Pada tahun 859 masehi Fatimah al Fihri 

mendirikan Jami’ah al-Qarawiyyin atau Universitas 
Qarawiyyin di kota Fas, Maroko. Universitas ini 
merupakan universitas pertama dan tertua di dunia. Di 
susul kemudian oleh Universitas Al Azhar di Kairo, Mesir 
yang didirikan pada tahun 959 M.21 Zamiyya atau 
Universitas Nizamiyyah Baghdad, Irak yang merupakan 
universitas terbesar dunia pada abad pertengahan.  
Disusul kemudian oleh Universitas Mustansiriya yang 
didirikan oleh khalifah Abbasiyah Al Mustansir.  

Universitas selain mengajarkan bidang-bidang 
agama, juga menyediakan bidang studi filsafat, 
matematika dan ilmu sains. Al Hakam ibnu Abdul 
Rahman mendirikan universitas Kordoba di Spanyol 
yang kemudian menjadi salah satu universitas 
internasional terkemuka pada zamannya. Banyak 
intelektual muslim berpengaruh adalah hasil didikan dari 
universitas-universitas ini. Seperti Al Khawarizmi pakar 
matematika, Ibnu al Haytham ahli astronomi dan 
matematika, Ibnu Sina filsuf, Jabir ibnu Hayyan peletak 
dasar ilmu kimia modern, Al Razi ahli pengobatan dan 
lainnya. 

9. Sekilas Lembaga Pendidikan Islam Periode modern. 
Dalam sejarah pertumbuhan dan 

perkembangan lembaga pendidikan islam periode 
modern khususnya di Indonesia, dimulai pada awal 
abad 19. Berawal dari masuknya islam ke aceh pada 
tahun 1290 M dan berdirinya kerajaan islam di pasai, 
banyak ulama yang mendirikan pesantren seperti 
Tengku di Geuredong dan Tengku Cut Maplam. 
Pendidikan islam yang sebelumnya dilakukan secara 
tradisional dan belum tersistem dengan baik mulai 
melakukan perbaikan dalam gagasan dan programnya 
sebagai kerangka dasar dalam kelembagaan pendidikan 

 
20Muhajir, Madrasah Di Mekah Dan Madinah, Al-Qalam, Vol. 20, No. 

98-99, Juli-Desember 2003, 203. 
21Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan…., 80. 



E-ISSN 2809-1264 

P-ISSN 2809-4506 
https://ejournal.staida-krempyang.ac.id/index.php/CERMIN 

Email: cerminjurnal@gmail.com 
Vol. 1 No. 1 Nopember 2021 

10 
Idam Mustofa, Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam 

dan kebangkitan kaum muslimin dalam bidang 
pendidikan di masa modern.22 

Pada abad ke-20 M pertumbuhan ilmu dan 
teknologi mulai berkembang secara pesat, Indonesia 
mengalami beberapa perubahan dari beberapa bidang 
baik dalam bentuk agama, pendidikan, pemikiran dan 
kebangkitan. Periode ini dinamakan dengan zaman 
bergerak atau era kebangkitan nasional, dimana umat 
islam berusaha untuk merubah paham-paham, adat 
istiadat dan institusi lama  untuk disesuaikan dengan 
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi.23 

Pembentukan lembaga pendidikan islam 
bertujuan untuk menaungi keberlangsungan pendidikan 
islam dapat dilakukan secara sistematis dan dalam 
batasan-batasan tertentu untuk mencapai tujuan. Ciri 
khas dari lembaga pendidikan di masa ini adalah 
membentuk lembaga yang mewarisi nilai-nilai islam dan 
digunakan dalam setiap aspek pengajarannya, 
kurikulum pendidikan islam menjadi konsentrasi dan titik 
tekannya, lembaga pendidikan ini disebut dengan 
madrasah. Terdapat dua jenis madrasah yang ada di 
Indonesia yaitu madrasah Diniyah dan Non Diniyah, 
madrasah diniyah adalah madrsah yang seluruh 
kurikulumnya berisi materi agama 100 persen, 
sedangkan madrsah non diniyah adalah madrasah yang 
sebagian berisi kurikulum agama dan sebagian adalah 
materi pendidikan umum.24 

Sejak tahun 1946 setelah berdirinya 
departemen agama di Indonesia yang khusus menaungi 
masalah-masalah agama termasuk adalah pendidikan 
agama dan keagamaan, langkah pertama yang 
dilakukan adalah dengan memberikan bantuan sarana 
dan prasarana serta biaya operasional sebagaimana 
tertera dalam peraturan menteri agama Nomor 1/1946, 
bahwa madrasah juga mengajarkan pengetahuan umum 
sekurang-kurangnya 1/3 dari jumlah mata pelajaran 
yang digelar. Pengetahuan umum ini meliputi: bahasa 
Indonesia, menulis dan membaca huruf latin, berhitung, 
ilmu social, sejarah, kesehatan tumbuhan dan alam.  

Pertumbuhan dan perkembangan Lembaga 
pendidikan islam pada masa modern tidak lepas dari 
peran departemen agama sebagai wadah yang 
menaungi diatasnya, beberapa peran penting yang 
dilakukan departemen agama adalah dengan 
membentuk beberapa undang-undang dan keputusan 
dalam mengatur madrasah: 
a. UU Nomor 4/1950 tentang dasar-dasar pendidikan 

dan pengajaran di madrasah. 
b. UU 1/1959 tentang madrasah negeri. 

 
22Syahminan, Modernisasi Sistem Pendidikan Islam di Indonesia 

pada Abad 21, Jurnal Ilmiah Peuradeun, Vol. II, No.02, Mei 2014, 235. 
23Ibid. 
24Mohammad Kosim, Madrasah di Indonesia (Pertumbuhan dan 

perkembangan), TADRIS, Vol.2, No.1, 2007, 42.  

c.Madrasah dalam SKB 3 Menteri pada tahun 1975. 
d. Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK) pada 

tahun1987. 
e. Madrasah dalam UU Nomor 2/1989.  bahwa 

madrasah bukan lagi lembaga pendidikan keagamaan, 
tetapi menjadi sekolah umum yang berciri khas agama 
islam. Kemudian keberadaan madrasah 
disempurnakan lagi dengan PP Nomor 28/1990, SK 
MENDIKBUD Nomor 489/U/1992. 

f. Madrasah dalam UU Nomor 20/2003. Penyebutan 
secara eksplisit madrasah yang bersanding dengan 
penyebutan sekolah.25 

Penutup 
Berdasarkan penelusuran literasi sejarah pra madrasah 

dapat diidentifikasi, pertama: kurikulum memuat penguasaan 
ilmu-ilmu keislaman dengan penggunaakan metode dan 
pendekatan tradisi. Kedua, fasilitas pendidikan berisifat 
fleksibel. Ketiga, pengelolaan pendidikan terpusat pada guru. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Arifin, HM.. Perbandingan Pendidikan Islam. Jakarta: Rineka Cipta, 

2002. 
Asari, Hasan. Sejarah Pendidikan Islam. Medan: Perdana Publishing, 

2018. 
Bafadhol, Ibrahim. “Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia” dalam 

Jurnal Edukasi Islami Vol.06, No. 11 (2017). 
Chanifah, Nur. “Perkembangan Kurikulum Lembaga Pendidikan Islam 

Sebelum Madrasah pada Masa Kejayaan Dinasti Abbasiyyah” 
dalam Jurnal Pikir Vol. 1 No.1. Nganjuk: LP3M STAI 
Darusalam (2015). 

Hidayat, Heri, Teologi Lembaga Pendidikan Islam, Ijtimaiyya, Vol. 6, 
No. 2,  

Kosim, Mohammad, Madrasah di Indonesia (Pertumbuhan dan 
perkembangan), TADRIS Vol.2, No.1 (2007). 

Mashuri, Saepudin. “Transformasi Tradisi Keilmuan dalam Islam: 
Melacak Akar Kemunculan dan Perkembangan Institusi 
Pendidikan Islam”,dalam Jurnal Hunafa Vol.4 No.3. Palu: 
STAIN Datokarama (2007). 

Muhajir, Madrasah Di Mekah Dan Madinah, Al-Qalam, Vol. 20, No. 
98-99, (Juli-Desember 2003) 

Mujab, M., Studi Konstruksi Historis Pendidikan Islam Era Klasik 
hingga Modern, Jurnal El-Hikmah Fakultas Tarbiyah UIN 
Maliki Malang. 

Nata, Abuddin. Sejarah Pendidikan Islam.  Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2004. 

Nizar, Samsul. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta : Kencana, 2008.  
Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional. Kamus Besar 

Bahasa Indonesia. Jakarta: PT Gramedia. 2008. 
Solichin, Mohammad Muchlis, Pendidikan Islam Klasik, Tadris, Vol. 3, 

No. 2, 2008. 
Syahminan, Modernisasi Sistem Pendidikan Islam di Indonesia pada 

Abad 21, Jurnal Ilmiah PEURADEUN, Vol. II, No.02, Mei 
2014. 

Zuhairin. Sejarah Pendidikan Islam.  Jakarta : Bumi Aksara, 1997. 
 

 
25Mohammad Kosim, Madrasah di Indonesia…48-57. 


